2

[bookmark: _Hlk219470257]בגדר ההיתר לעשות שבות בבין השמשות
ובדין מעשה בשינוי בבין השמשות.
א.] כתב בשו''ע בסי' שמ"ב סעיף א', "כל הדברים שהם אסורים מדברי סופרים, לא גזרו עליהם בין השמשות, והוא שיהיה שם דבר מצוה או דוחק. כיצד, מותר לו בין השמשות לעלות באילן, או לשוט על פני המים, להביא לולב או שופר. וכן מוריד מהאילן או מוציא מהכרמלית, עירוב שעשה[footnoteRef:1]. וכן אם היה טרוד ונחפז לדבר שהוא משום שבות,  מותר בין השמשות. ומטעם זה מותר לומר בין השמשות לעכו"ם, להדליק לו נר לשבת". [1:  והוא מה שמבואר בשו''ע ת''ט ס''ב, וז''ל שם, "צריך שיהא הוא ועירובו במקום אחד, כדי שיהיה אפשר לו לאוכלו בין השמשות, לפיכך אם נתכוין לשבות ברשות הרבים, והניח עירובו ברשות היחיד. או ברשות היחיד, והניח עירובו ברשות הרבים, אינו עירוב, שאי אפשר לו להוציא מרשות היחיד לרשות הרבים בין השמשות אלא בעבירה. אבל אם נתכוין לשבות ברשות היחיד או ברשות הרבים, והניח עירובו בכרמלית. או שנתכוון לשבות בכרמלית, והניח עירובו ברשות היחיד או ברשות הרבים, הרי זה עירוב, שבשעת קניית העירוב שהוא בין השמשות, מותר להוציא ולהכניס מכל אחד משתי הרשויות לכרמלית לדבר מצוה, שכל דבר שהוא מדברי סופרים לא גזרו עליו בין השמשות במקום מצוה או בשעת הדחק". 

ומקור האי דינא, הוא גמרא מפורשת במסכת עירובין דף ל''ג לדעת רבי, דס''ל שלא גזרו חז''ל על איסור שבות בבין השמשות, ועל כן באופנים הנ''ל הוי עירובו עירוב. אלא שלא מבואר התם להדיא שכל ההיתר הוא רק משום שהוי זה דבר מצוה או מקום מצוה. ונראה שכך הבינו קמאי ובתראי בפשטות, שרק באופן זה לא גזרו על שבות בבין השמשות, שהרי כל מציאות הדין של עירוב תחומין אף במניח קודם בין השמשות, הותר רק משום שהוא צורך מצוה, ולא הותר דבר זה של הנחת עירוב תחומין לצורך הרשות ודבר חולין, ודו''ק.
] 

ובמ"ב סק"א כתב, "כל הדברים וכו' - לישנא דכל לאו דוקא, דיש דברים שאיסורן מדברי סופרים וגזרו עליהן ביה"ש אף לצורך מצוה, כגון המבואר לקמן בסימן ת"ט ס"ג בשו"ע[footnoteRef:2], וכן להעביר בפחות פחות מד"א, וכמו שמובא שם במגן אברהם בשם הרב המגיד. והטעם משום דהם קרובים לבוא לידי מלאכה גמורה דאורייתא גזרו בהם טפי. וכן הרבה פוסקים סוברים דאין מערבין עירובי תחומין[footnoteRef:3] ביה"ש אף שהוא לצורך מצוה.  [2:  שם בשו''ע כתוב בזה הלשון, "נתנו בראש הקנה או הקונדס הצומחים מן הארץ, אינו עירוב, מפני שמאחר שהם רכים ונוחים לקטום ויתחייב חטאת גזרו בהם (ואם הם רכים כירק עיין לעיל ריש סימן של''ו) אפילו בין השמשות, אפילו במקום מצוה. ואם היו תלושים ונעוצים הרי זה עירוב". והיא הלכה לענין מי שעירב עירוב תחומין בערב שבת כמבואר לעיל בהערה הקודמת.
]  [3:  והיינו באופן שמניח את עירובו ממש בזמן בין השמשות, וזה לא כפי האופנים הנ''ל בהערות הקודמות, דהתם הניח עירובו קודם בין השמשות, אלא שקנין השביתה יחול בין השמשות מאליו מדין עירוב תחומין שתקנו חז''ל, אלא שבעינן שיהא ראוי לאוכלו בבין השמשות, ולצורך זה הוא צריך לעבור על איסור דרבנן, בזה התירו את העירוב שהוא גופא דבר מצוה, משום שלא גזרו על איסור שבות בבין השמשות לצורך מצוה. אך לא כן, באופן שלכתחילה מניח את העירוב בבין השמשות, שיש בזה איסור דרבנן חמור של קנין שביתה במעשה ידיו, ובזה כותב המשנה ברורה שיש פוסקים שבכה''ג כן גזרו חז''ל את האיסור אף בבין השמשות ואף שהוי לצורך מצוה.] 

וכן מלאכה שאינו צריך לגופה חמור משאר איסור דרבנן, ואסור בכל גווני ביה"ש, אף אם נימא דעצם איסורו הוא דרבנן, וכ"ש דלהרמב"ם הוא דאורייתא. ודע דכל סעיף זה לא מיירי כשקבל עליו שבת, אבל אם קבל עליו שבת [כגון ע"י מזמור שיר ליום השבת, או לכה דודי בזמנינו] מבואר לעיל בסימן רס"א שאפילו הוא מבעוד יום, ואפילו אם רק הצבור קבלו עליו, שאז חל עליו שבת בעל כרחו, אסור לו לעשות כל שבות בעצמו אפילו לדבר מצוה אם לא ע"י עובד גילולים".
משמעות הדברים הנ''ל של המשנה ברורה, דיש יוצאים מהכלל שכתב בשו''ע 'כל השבותים לא גזרו בין השמשות'.  א. קרוב לאיסור תורה, כהאי איסור דרבנן להעביר ברשות הרבים בפחות פחות מד' אמות.  ב. איסור חמור כמלאכה שאין צריכה לגופה.
ב.] ומעתה יש לנו לדון באופן המצוי מאוד, והוא היכא שאדם שכח להדליק את האור בבית קודם בשבת, או ששכח להדליק את הפלטה קודם השבת, והוא נמצא עתה בזמן בין השמשות, ואין לפניו גוי שיוכל לומר לו להדליק את האור, או לחבר את הפלטה לחשמל, שבזה התבאר לעיל מהשו''ע שמ''ב, שמותר לומר לגוי להדליק את הנר, והוא משום שאמירה לעכו''ם הוי רק איסור שבות האסור מדרבנן, ובזה לא גזרו חז''ל לאסור לעשות כן בבין השמשות. אך נידון דידן הוא היכא שאין לפניו גוי לצורך זה, האם יהא מותר לישראל עצמו להדליק את האור, או לחבר את הפלטה לחשמל בזמן בין השמשות. 
ואכן לשיטות הפוסקים דס''ל שכל ענין חשמל בשבת הוא איסור דרבנן בלבד, אזי נראה פשוט שיהא מותר אף לישראל להדליק את אור החשמל בבית בבין השמשות, שזה הוא לצורך עונג שבת שיאכל לאכול באור ולא בחושך, כפי שהותר להדליק את הנר על ידי גוי וכנ''ל. וכן יהא מותר לישראל עצמו לחבר את הפלטה לחשמל בבין השמשות לצורך מצות עונג שבת, שהרי על ידי זה יהיו כל מאכלי שבת חמים וראויים לאכילת בעונג שבת[footnoteRef:4]. [4:  ברם יש להבדיל בזה בין פלטה חשמלית לבין סוגי נורות אור החשמל. דהנה שיטת החזון איש היא, שבכל מכשירי החשמל שבנויים על ידי יצירת חיבור לזרם חשמל שקיים, הנה בזה יש איסור מלאכה מן התורה, והוא משום מלאכת בונה, או מכה בפטיש, בזה שיצר כאן סגירת מעגל חשמלי. ברם הגאון רבי שלמה זלמן אויערבאך זצוק''ל במנחת שלמה ועוד פוסקים, ס''ל שאין בזה איסור מלאכה מהתורה מצד בנוה או מכה בפטיש. ואכן בפלטה חשמלית ישנו גוף חימום שמתלהט (סלילי מתכת) ועל כן בזה מודה המנחת שלמה והחולקים על החזון איש הנ''ל, שיש כאן איסור מלאכה מהתורה משום מלאכת מבעיר, והוא כדין גחלת של מתכת, באופן שמחמם מתכת עד שהיא מאדימה, ובזה מפיצה חום או אור. 

ולפי זה, רוב הפוסקים כוללים בזה גם את הדלקת נורות חשמל שיש בהם חוט להט שמתלהט ויוצר אור, ועל כן יש בזה משום מלאכת מבעיר. והנה בניגוד לנורת ליבון שבה יש חוט להט מרכזי שמאיר, בנורת פלורסנט האור נוצר באמצעות עירור גזים. עם זאת, בתוך השפופרת קיימות אלקטרודות (חוטי מתכת קטנים בקצוות) שמתלהטות לזמן קצר מאוד בזמן ההדלקה כדי להתניע את התהליך. וכן בסטרטר (בנורות ישנות), בתוך רכיב הסטרטר קיים חוט מתכת שמתלהט כדי לאפשר את ההדלקה. ועל כן, בשל קיומן של האלקטרודות המתלהטות, קיימת מחלוקת בין הפוסקים. 

פוסקים רבים סבורים, שמאחר שהאלקטרודות או החוט בסטרטר מתלהטים, הדלקת פלורסנט נחשבת לאיסור מבעיר מהתורה, בדיוק כמו נורת ליבון. אכן יש פוסקים הסבורים שמאחר שהתלהטות האלקטרודות היא זמנית, ואינה המטרה העיקרית של הנורה (שהיא האור מהגז) ואינה נראית לעין כ"אש", האיסור הוא מדרבנן בלבד משום מוליד. ולא כן הוא נורות לד (LED), מאחר שאין בהן חוט להט שמתלהט, רוב הפוסקים מסכימים שהדלקתן היא איסור דרבנן בלבד משום מוליד אור או חום. מלבד החזון איש דס''ל שגם בזה ישנו איסור מהתורה מצד מלאכת בונה או מכה בפטיש וכנ''ל. 

ויש להעיר בזה, גם בהדלקת פלטה, שהרי ברובם ישנה גם נורה הנדלקת יחד עם הגוף חמום. אלא שנראה שנורות אלא הם מהסוג של נורות לד הנ''ל ואין בזה רק איסור מדרבנן. ועוד יש לדון מצד פסיק רישא דלא ניחא ליה, שנמי הוא רק איסור דרבנן. ברם יתכן לומר שניחא לי' שהדלקת נורה זו שבזה יודע אם הפלטה דלוקה או לא, ועי' בזה.

אכן ישנם פוסקים בודדים, שסבורים שאף גוף חימום בפלטה שאינו מגיע לדרגת "אור" (כלומר, הוא חם מאוד אבל לא נהיה אדום לוהט ומאיר) אינו נחשב ל"מבעיר" מהתורה. לשיטתם, איסור מבעיר מהתורה בגחלת של מתכת קיים רק כשהמתכת מאדימה ומאירה. והנה פלטות חשמלית רבות בימינו בנויות כך שגוף החימום מוסתר או שאינו מגיע לטמפרטורה שגורמת למתכת להאדים. ועל כן ס''ל שיש בזה רק איסור דרבנן משום מוליד. וכל זה מלבד מה שידועה שיטת האבני נזר בגדר מלאכת הבערה שהוא משום כילוי הדבר ולא יצירת האש, דלפי זה אין בהבערת גוף חימום איסור מהתורה, שהרי אין בזה שום כיליון של גוף החימום, וכל מה שיש בזה הוא רק איסור דרבנן וכנ''ל.

ויש להוסיף בכל זה, שישנו נידון גם לענין ניצוצות של אש שנולדים כתוצאה מחיבור לזרם החשמל, ולכאורה יש בזה משום מלאכת מבעיר. ברם בזה יש שכתבו לומר שאין בזה איסור תורה משום דהוי פסיק רישא דלא ניחא ליה כלל, והוא רק איסור דרבנן בלבד. ויש מי שכתב עוד, דלענין זה הוי בגדר כלאחר יד גרידא ועל כן הוי רק איסור מדרבנן. ברם זה קצת תמוה, שהרי אין זה שינוי שאינו כהדרך שעושהו בחול, שהרי כך תמיד גם בחול להוציא ניצוצות בחיבור לחשמל, וצ''ב.
] 

וכל מה שאנו באים לדון, הוא באם נימא כפי השיטות בפוסקים שס''ל להלכה, שחשמל בשבת הוא איסור מלאכה מן התורה[footnoteRef:5], ומ''מ יש אפשרות שיהא בזה רק איסור דרבנן שהוא איסור שבות שאסרו חז''ל, והוא באופן שידליק את האור, או שיחבר את הפלטה לחשמל כלאחר יד, והיינו שיעשה זאת בשינוי, או על ידי מרפקי ידיו, או על ידי פיו וכו', וכל מלאכה של שבת שנעשית כלאחר יד ובשינוי הרי היא נהפכת להיות רק איסור דרבנן. והרי איסור של שבות הותר לעשות בבין השמשות. [5:  וכנ''ל בהערה הקודמת שהיא שיטת החזון איש בכל מכשירי החשמל, משום שיש בהם סגירת מעגל חשמלי שאסור משום בונה מהתורה, והיינו בעצם זה שהופך חוט חשמל ללא זרם חשמל שנחשב כמת לא פעיל, לחוט חשמל עם זרם חשמל שנחשב כחי ופעיל, ויש בזה פעולה של בניית כלי. וכמו כן, גם לחולקים עליו שאין בזה איסור בונה, מ''מ היכא שיש גוף חימום  או חוט לוהט יש בזה איסור מהתורה משום מלאכת מבעיר וכנ''ל.

ונמצא לפי כל זה שאנו דנים להתיר בשינוי בהדלקת נורות חשמל שהם מהסוג שיש בהם חוט להט שמתלהט, וכן בפלטה חשמלית שיש בה גוף חימום וכנ''ל, שבכל זה ישנו איסור מהתורה מצד מלאכת מבעיר, אך על ידי שינוי יהא בזה רק איסור דרבנן משום שמלאכת מחשבת אסרה תורה ולא באופן שהוא כלאחר יד שאין בזה מלאכת מחשבת.
] 

ג.] והנה מפורסם מש"כ המהר"ח אור זרוע סי' ל"א, וז"ל "וגם נראה לי שאין שינוי מועיל אלא כשגוף המלאכה נעשית ע"י שינוי, כמו יונק דהוי כלאחר יד וכיו"ב, אבל אם היה מעמיד קדירה אצל האש כלאחר יד, וכשהיא מתבשלת אין בה שום שינוי חייב. ועתה ניחא מההיא דשונין את הקמח ביו"ט אגבא דפתורא, ולא מרקדין, דאין שום שינוי נעשה בהרקדה, שכדרכו הוא מרקד, רק שנופל על השולחן ולא תוך הכלי, אבל אם היה עושה גוף ההרקדה ע"י שינוי הכי נמי דשרי" עכ"ל. 
והיינו דחידש לנו בזה, המהר''ח אור זרוע, כיון שבמלאכת בישול אין העמדת הקדירה מגוף המלאכה, כי אם הבישול היא המלאכה, ורק דע"י העמדת הקדירה מתייחס מה שמתבשל למעמיד הקדירה, וחשיב כמבשל. וממילא אין נפק"מ היאך העמיד הקדירה על האש, דאין זה נחשב שינוי רק בהכי תמצי שמתייחס אליו הבישול, אכן בעצם המלאכה נעשה כדרכו. [והיינו כמש"כ הפמ"ג, ומנחת חינוך, והאבני נזר, דבעי שיתבשל בשבת, והיינו דיסוד מלאכת בישול היא הבישול, ודלא כהרש"ש והחלקת יואב, שהמניח את הקדירה בשבת, אף אי יתבשל במוצ"ש חייב, דמבואר דס''ל דיסוד האיסור במלאכת בישול הוא הנחת הקדירה על האש[footnoteRef:6]]. [6:  ברם הא מיתלא תליא, כיצד לבאר את דברי המהר''ח אור זרוע, שיש בזה ב' אופנים שונים. ולצורך כך נעתיק שוב עם עוד תוספת מדברי המהר''ח אור זרוע הנ''ל וז''ל שם, "ולפי דבריו נראה דלגבן ע"י שינוי שרי כגון שלא ישים החלב בבגד פשתן כדרך שעושין טברוג אלא בבגד צמר או שינוי אחר. וגם נ"ל שאין שינוי מועיל אלא כשגוף המלאכה נעשית ע"י שינוי, כמו יונק, דהוי כלאחר יד וכיוצא בזה. אבל אם היה בשבת ומעמיד קדירה אצל האש כלאחר יד, וכשהיא מתבשלת אין שום שינוי - היה חייב. ועתה ניחא מההיא דשונין את הקמח אגבא דפתורא, ולא מרקדין, דאין שום שינוי נעשה בהרקדה, שכדרכו הוא מרקד, רק שנופל על השולחן ולא תוך כלי. אבל אם היה עושה גוף ההרקדה על ידי שינוי הכי נמי דשרי". תמצית דבריו: לגבן בעזרת בגד שונה, או להניח את הקדרה כלאחר יד, או לנפות את הקמח מעל גבי שולחן - אינו נחשב שינוי. לעומת זאת יניקה היא דישה כלאחר יד.

השאלה היא מה המוקד של חילוקו: אפשר להבין שהוא בוחן את התוצאה: הגיבון בעזרת בגד שונה, או הנחת הקדירה כלאחר יד, או ניפוי הקמח מעל השולחן, אינו משנה את איכות התוצר של המלאכה. הגבינה היא אותה גבינה, וכן הבישול והניפוי מתבצע באותה איכות. לעומת זאת חליבה על ידי יניקה בפה האדם שונה בתוצאה, כי קצב החליבה איטי יותר, וגם החלב לא ניכר לעין בפני עצמו אלא נבלע בגוף האדם. 

אך אפשר להבין אחרת, שהוא לא בוחן את התוצאה אלא את הפעולה העיקרית והחפץ העיקרי שבהם נעשית המלאכה, האם בהם המלאכה נעשתה כדרכה או בצורה משונה. הגיבון מתבצע על ידי החומר המגבן, ואילו הבגד משמש רק כמעטפת וכלי קיבול, ולכן שינוי הבגד אינו שינוי. הבישול מתבצע על ידי האש, והצורה שבה האוכל הגיע אל האש אינה מהותית. הניפוי מתבצע על ידי הנפה, ולכן שינוי בכלי שקולט את הקמח אינו שינוי. לעומת זאת החליבה מתבצעת בדרך כלל בידיים, ולכן חליבה ע"י יניקה בפה היא שינוי.

אשר לפי זה נראה, דמה שכתבנו בפנים שדברי המהר''ח אור זרוע ניתנים לביאור רק לפי השיטות דס''ל שמלאכת בישול הוא בעצם הבישול באש ולא בעצם ההנחה על האש, מיתלא תליא בב' הביאורים הנ''ל. דהנה נראה ברור שגם לפי הדעה שמלאכת הבישול היא ההנחה על האש, מדובר על הנחה שיוצרת תוצאה של בישול. לכן אם בוחנים את השינוי במבחן התוצאה, כפי שהצעתי באפשרות הראשונה, הנחת הקדירה בצורה מוזרה איננה שינוי כל עוד היא לא משנה את התוצאה, אפילו אם המלאכה היא ההנחה. לעומת זאת לפי האפשרות השניה, שהמבחן לשינוי הוא בחפץ העיקרי שבו נעשתה המלאכה, וכן הפעולה העיקרית שעל ידה מתרחשת המלאכה, נראה שדברינו בפנים נכונים, שקביעתו שהנחה כלאחר יד איננה שינוי, מלמדת שלדעתו מוקד המלאכה הוא פעולת האש. ועי' בספר אורחות שבת (ח"ג עמ' רעא) שנראה מדבריו שהבין את דברי המהר''ח אור זרוע כהדרך הראשונה ולא כפי הדרך שבה נקטנו בפנים, יעו''ש היטב. ברם אחרים רבים הבינו את דבריו כהדרך השניה, ודו''ק היטב בכל זה.

אלא שההבנה הראשונה שתולה זאת בתוצאה, מוקשית לכאורה מדין הוצאה מרשות לרשות בשינוי, כגון במרפקו, שפטור אע"פ שאין שום שינוי בתוצאה, והחפץ הגיע למקומו בשלמותו. וראיתי באורחות שבת שם שהקשה כך, ותירץ שאולי הוצאה שונה משאר המלאכות כי היא "מלאכה גרועה" כמ"ש תוס' בתחילת מסכת שבת, ולכן אין חייבים עליה אלא כשנעשתה בדיוק כמו במשכן. ברם אולי אפשר לתרץ אחרת, שמן הסתם בעקבות השינוי בצורת ההוצאה היא התעכבה קצת, כי אדם שמוציא בצורה מוזרה הולך יותר לאט, וזה נחשב כשינוי בתוצאה, ודו''ק היטב בזה.

ולכאורה יש לומר, שיותר מבואר בדברי המהר''ח אור זרוע, שכוונתו כפי הביאור הראשון הנ''ל לעיל בדבריו, שהמבחן הוא בתוצאה והתוצר של המלאכה, ולא המבחן בעיקר גוף המעשה והתרחשות המלאכה. שאם כפי הביאור הב' וכמובא בפנים, אם כן הי' זה רק במלאכות שדמי לבישול, שבזה ס''ל המהר''ח אור זרוע שיסוד המלאכה היא בעצם הבישול באש ולא בפעולת האדם שמניח על האש. והרי חזינן בדבריו שכתב את יסוד דבריו גם במלאכת מגבן וגם במלאכת מרקד, ושם יסוד המלאכה היא בפעולת האדם ולא במה שנפעל בחפצא. ועל כרחך שהמבחן הוא בתוצאה והתוצר של המלאכה, ובזה שווים כל הנ''ל ליסוד אחד.

ברם אין זה נכון כלל ועיקר. שאכן יש מכנה משותף בין ג' המלאכות הנ''ל, וכמו שדקדקנו לעיל בגוף הביאור בדבריו. והיינו שהמבחן הוא בגוף הדבר שפועל את מהות המלאכה, שבבישול העיקר הוא האש שהיא החפצה שפועלת את הבישול באוכל, וכן במגבן החומר שמצוי באוכל הוא יוצר את הגיבון, וכן במרקד החפצא של הנפה היא הפועלת את המלאכה, ועל כן בעינן שינוי בכל ג' הדברים הנ''ל שהם הפועלים בפועל את מהות המלאכה, ולא מהני שינוי בדברים אחרים שלא הם הפועלים את המלאכה, ועל כן לא מהני שינוי בהנחת הקדירה על האש, או שינוי בבגד העוטף את החומר שבו נמצא מה שרוצה לגבן, או בכלי שאליו נופל מה שמרקד בנפה, ודו''ק היטב בכל זה.

והנה נראה לכאורה, שבנידון שבו אנו דנים, באם מהני להדליק פלטה או אור החשמל בשינוי כמו על ידי המרפק, תליא בשתי האפשרויות שהצגנו לעיל, כיצד להסביר את המהר"ח אור זרוע. לפי האפשרות שהמבחן הוא מבחן התוצאה, ברור שהדלקת אור או פלטה בשינוי אסורים מדאורייתא, כי התוצאה זהה לחלוטין. לעומת זאת לפי האפשרות שהמבחן הוא האם הפעולה העיקרית שבה נעשית המלאכה, נעשתה כדרכה, נראה שיש כאן שינוי. דהנה לגבי הבאת קדרה אל האש המהר''ח אור זרוע סובר שההבאה כלאחר יד אינה שינוי, משום שזהו רק שלב מקדים לבישול, שהוא המלאכה, והבישול עצמו נעשה כדרכו. האדם לא "מבשל" אלא רק מזמן את הבישול בהנחת הקדרה על האש. לעומת זאת הדלקת הפלטה היא הבערה מיידית, ואם כן האדם הוא המבעיר, לא "המזמן את הבעירה", ואם כן הדלקה בצורה משונה היא אכן שינוי.  ברם עי' מה שכתבנו בפנים על פי דברי שו''ת אחיעזר, דבכה''ג הנ''ל לא ייחשב בגדר שינוי להיתר גם לפי דרך זו שהמבחן הוא בפעולת המלאכה ולא במבחן התוצאה. וע''ע עוד להלן בהמשך דברינו בהערות מה שהבאנו עוד מדברי הפוסקים בנידון זה, וכתבנו שם עוד כמה רבדים של עומק בנידון זה של שינוי בהדלקת מתג החשמל, ודו''ק היטב.
] 

והנה בשבת דף ק"כ ע"ב מבואר, דאף דבשבת עשיית מלאכה אסורה ולא גרמא, דכתיב לא תעשה כל מלאכה, עשי' הוא דאסור גרמא שרי. מ''מ הא דמבואר בב"ק דף ס' ע"א גבי זורה ורוח מסייעתו, דאף דהוי מעשה בגרמא מ''מ חייב בשבת, וזה משום דמלאכת מחשבת אסרה תורה.
והנה  נקטו הרבה אחרונים, דזהו כלל בכל מלאכות שהופעלו ע"י כח אחר, דמלאכת מחשבת אסרה תורה וחייב אף דהוי מצד האדם רק מעשה של גרמא. ואכן יש בזה תנאים מסוימים, אי דוקא מלאכה שדרכו בכך כמש"כ בשער הציון סי' שט"ז סקי"ג, או דוקא אי נעשית המלאכה מיד כמש"כ השערי תשובה בשם הזרע אמת. ובביאור הלכה סי' שי"ט נקט כן, אף במלאכה שאין דרכו בכך, כגון היורק לאויר והוליך הרוח הרוק ד' אמות חייב מדין זורה ורוח מסייעתו דמלאכת מחשבת אסרה תורה. 
ובאגלי טל חורש סקי"א כתב, דכל חורש ע"י שוורים דחשיב חורש, אע"פ שאינו אלא גרמא, זהו מדין זורה ורוח מסייעתו, וביאר בזה מש"כ הרמב"ם פ"י מה' שבת הכ"ב, "המשלח כלבים שיצודו וברח הצבי מפני הכלב ועמד הוא בפני הצבי והבהילו עד שתפסו הכלב הרי זה תולדת צד", וביאר האגלי טל, שלמד הרמב"ם ממלאכת חורש, כיון שזהו הדרך, אע"פ שלא עשה גוף המעשה צידה, כי אם דמבלעדיו לא ניתן לתופסו, חשיב מעשה דידי'. והשער הציון הנ"ל ג"כ נקט דזהו סברת הרמב"ם מדין זורה, שכן דרך הציידים, ורק למד מזורה ולא מחורש יעו"ש.
והנה ליסוד המהר"ח או"ז נראה, דכל היכא דאתינן עלה מדין זורה ורוח מסייעתו, א"כ אי עשה שינוי בזורה לרוח ע"י רגלו או מרפקו וכדו', לדעת המהר"ח אור זרוע, אין כאן שינוי בגופא של מלאכה כי אם בההיכי תמצי. דיסוד המלאכה בכל כה''ג שחייב מדין זורה, היא מה שנעשה על ידי הרוח, בעצם הפרדת האוכל מהפסולת או להיפך או שניהם יחדיו, שהרי מצד האדם הזורה הוא רק מעשה של גרמא. ועד"ז יש לדון בבידקא דמיא דכתב הביאור הלכה סי' רנ"ב, דאף לענין שבת חשיב מלאכה, דהנה אם על דרך משל יסיר הבידקא ברגלו או מרפקו, יש לדון דכיון דאתינן עלה מדין כוחו, ואין בהסרת הבידקא כי אם היכי תמצי, דעי"ז יחשב כוח המים ככוחו שזרמו, ובגוף המלאכה אין שינוי, ממילא לא נדון בזה בדין כלאחר יד, ויהי' חייב מהתורה.
ומעתה לפי מה שכתב, באחיעזר ח"ג סי' ס', לדון כמה צדדים בהדלקת האלקטרי', אי משום כוחו אי משום זורה ורוח מסייעתו דמלאכת מחשבת אסרה תורה, יתכן מאוד דאף אי ילחץ על המתג בשינוי, אין בזה שינוי בגוף המלאכה בחיבור החוטים והזרם ליצור ההבערה או כיבוי, ועד"ז בהרבה מכשירי חשמל, וכמו בחיבור הפלטה לחשמל על יד שינוי[footnoteRef:7].  [7:  ובנוסח מקוצר, דהנה נראה שהדבר נכון לפי ב' הדרכים שהבאנו לעיל בהערות בביאור דברי המהר''ח אור זרוע. דהנה הדרך שעיקר המבחן הוא בעצם עיקר הפעולה והתרחשות המלאכה. הנה גם אם האדם יזרוק את התבן לאוויר בשינוי גמור (למשל עם המרפק או הפה), הרוח תפריד את המוץ מהדגן בדיוק באותה צורה שבה היא עושה זאת תמיד. ומכיוון שעיקר המלאכה (הפרדת המוץ) נעשה על ידי הרוח כדרכה, אין השינוי שהאדם עושה במעשה הזריקה נחשב שינוי. 

וההשלכה לחשמל: דהנה האחיעזר מדמה את זרם החשמל לרוח. האדם רק "זורק" את הזרם למערכת על ידי לחיצה על המתג. ברגע שהזרם זורם בחוטים, הוא יוצר את ההבערה (בפלטה או בנורה) בדרך הטבעית והרגילה שלו. ועל כן אין נפקא מינה כיצד פעל את הלחיצה על המתג, או הכנסת התקע של הפלטה אל השקע בקיר, ודו''ק היטב בכל זה. 

וככל זה יבואר אף לפי הדרך האחרת שהבאנו שם שעיקר המבחן הוא בתוצאה והתוצר של המלאה אי נעשה שם שינוי, והרי באופנים הנ''ל התוצאה והתוצר של המלאכה היא אותו דבר, הפרדת המוץ תהא באותה איכות של הפרדה על ידי הרוח, וכן זרם החשמל יזרום ללא שום שינוי, ודו''ק היטב בכל זה.
] 

ואשר לפי זה אין מקום לנידון דידן, לבוא ולהתיר את הדלקת אור החשמל או הפלטה בבין השמשות על ידי ישראל באופן שיעשה זאת על ידי שינוי וכלאחר יד, שבזה יהא אסור רק מדרבנן, ויהא מותר לעשות כן בבן השמשות מדין ההיתר והדין שלא גזרו חז''ל על איסור שבות בבין השמשות. שהרי למבואר אין זה בכלל הדין של כלאחר יד שאסור רק מדרבנן, ועל כן יהא האיסור בזה מן התורה מדין מלאכת מבעיר, ובזה אין היתר אף לצורך מצוה אלא אם כן יעשה זאת על ידי אמירה לנכרי.
ברם נראה שעדיין יש לדון כן, והוא לפי המבואר שיש מאן דלא ס''ל כיסוד זה של המהר''ח או זרוע הנ''ל. דהנה נראה שמדברי התוספות ביצה כ''ט ב' ד''ה אגבא, מבואר בשם הרשב''ם דס''ל שאכן אם מרקד על גבי שולחן ולא על גבי כלי חשיב שינוי, וכן נראה מדברי הרשב''א שם לגירסא אחת שהביא שם. ועי' ביש''ש שם סימן כ''ז, אשר כתב שם שאין לך שינוי גדול מזה. וכן נראה מדברי המהר''ח אור זרוע שם בתירוצו הראשון על שאלתו בדברי הגמרא התם, מדוע לא הותר לרקד בשינוי על גבי השולחן, ותירץ משום שחיישינן שיכווין מלאכתו ביום טוב. ורק אחר כך כתב בתירוץ השני את יסוד דבריו הנ''ל.
ומצינו עוד בזה, דהנה עיין היטב חזו"א סי' נ"ח סק"א לענין גיבול, דהוכיח והביא כן מהדרישה סי' שכ"א, דשינוי שעושה קודם למלאכה חשיב נמי שינוי, וז"ל "ושמעינן מכאן דשינוי שעושה קודם המלאכה חשיב נמי שינוי", וזה לענין נתינת משקים קודם למעשה הגיבול, אף אי מחייבים רק על מעשה הגיבול. ויש להאריך עוד ממקומות אחרים בפוסקים ואכמ''ל בזה[footnoteRef:8]. [8:  שו''ר למה שכתב בשו''ע הרב סימן תק''ו ס''ג, וז''ל שם, "ההרקדה היא ממלאכות האסורות ביום טוב אפילו לצורך אכילה, לפיכך אפילו על ידי שינוי אסור לרקד וכו', ומכל מקום יש להתיר לרקד על ידי נכרי אם ישנה קצת וכו', דהיינו שלא ירקד על גב עריבה כדרכו בכל השנה, אלא על גב השלחן, ואם אף בכל השנה הוא מרקד על גב השלחן, צריך לעשות שינוי אחר". אשר חזינן מדבריו שלא כדברי המהר''ח אור זרוע שהבאנו לעיל אשר שלל אופן זה מלהגדיר אותו כמעשה של שינוי במלאכת הרקדה. והיינו שאף שינוי שאינו בגוף מעשה המלאכה, וגם אינו ניכר בתוצאה הנפעלת מהמלאכה, מ''מ נחשב בגדר שינוי. ואף שהחשיב זאת רק כשינוי קצת ולא שינוי גמור, מ''מ מהני לענין זה שייחשב כשבות בצירוף לשבות שעל ידי אמריה לנכרי. ונראה שמקור דבריו הם מדברי התוספות ביצה כ''ט ב' ד''ה אגבא שהבאנו לעיל שהביא כן בשם הרשב''ם שלא חילק בין הרקדה ראשונה לשני', ומ''מ התיר התוספות על ידי שפחה נכרית בצירוף שינוי, עי''ש היטב, וכן בר''ן על הרי''ף דף ט''ז  ע''א מדפי הרי''ף.

ועי' במשנה ברורה שם ס''ק ט' אשר הצריך לזה שינוי גמור, כגון לרקד באחורי הנפה, והוא בשם החיי אדם. והנה בשינוי כה''ג של מאחורי הנפה נמי אין שינוי במבחן התוצאה של המלאכה, אכן נראה שכן ישנו בזה שינוי בפעולה שנעשית עם הכלי אשר בו מתרחשת המלאכה של ההרקדה, ותליא בב' הביאורים הנ''ל בדברי המהר''ח אור זרוע, ודו''ק. 

ברם יש להעיר מדברי שו''ע הרב סימן תצ''ה ס''ט, אשר שם מבואר שביום טוב כל מלאכת הרקדה אינה אסורה מהתורה אלא רק מדרבנן בלבד, והרי בהלכה הנ''ל  סימן תק''ו מיירי ביום טוב, ומעתה יש לנו כאן שבות דשבות גם ללא מעשה השינוי, והיינו הא דהמלאכה של הרקדה היא מדרבנן, והא דאומר לנכרי לעשות זאת. אלא שאם כן צ''ב לשם מה בעינן גם לשינוי במקצת. וצריך לומר, דהתם לא הוי בזה לצורך מצוה, ועל כן לא די רק בשבות דשבות אלא בצירוף שינוי הנ''ל. ומ''מ חזינן שפעולה זו מוגדרת כשינוי להתיר שבות דשבות, ועי' בזה היטב.] 

ואשר על כן נראה שיש לנו לדון את הנידון הנ''ל, באם ננקוט כמו מאן דלא ס''ל להלכה את יסוד החילוק של המהר''ח אור זרוע הנ''ל, ולעולם הדלקת האור על ידי מעשה של שינוי בלחיצה על מתג החשמל במרפקיו או על יד פיו, חשיב שינוי, וכן בהדלקת הפלטה על ידי שינוי בהכנסת התקע לשקע של החשמל בקיר, ובכל זה אין עובר על איסור מהתורה אלא רק איסור מדרבנן. ומעתה יש לנו לדון באם יהא מותר לעשות כן בבין השמשות של ערב שבת, מכח ההלכה שנפסקה כרבי דס''ל שלא גזרו חז''ל על איסור שבות בבין השמשות.
ד.] ונראה לכאורה שיש מקום בסברא להתיר לישראל לעשות מלאכה מן התורה בשינוי בבין השמשות במקום מצוה, והוא בכלל מה שהותר לעשות איסור שבות בבין השמשות לצורך מצוה. והסברא בזה היא, שנלמד זאת בכל שכן וקל וחומר ממה שמצאנו מעין זה בשבת עצמה בדין היתר של שבות דשבות במקום מצוה.
דהנה כתב בשו''ע הלכות שבת סימן ש''ז סעיף ה' וז''ל, "דבר שאינו מלאכה ואינו אסור לעשותו בשבת אלא משום שבות, מותר לישראל לומר לאינו יהודי לעשותו בשבת, והוא שיהיה שם מקצת חולי, או יהיה צריך לדבר צורך הרבה, או מפני מצוה. כיצד אומר ישראל לאינו יהודי בשבת לעלות באילן להביא שופר לתקוע תקיעת מצוה, או להביא מים דרך חצר שלא עירבו, לרחוץ בו המצטער, ויש אוסרין". 
וכתב שם במשנה ברורה ס''ק י''ט וז''ל, "אלא משום שבות - אבל דבר שאיסורו מה"ת אסור ע"י א"י אפילו לדבר מצוה כדלקמן בסימן של"א ס"ו, וע"כ אסור לומר לא"י להדליק נר כדי ללמוד ולהתפלל".
ושם בסעיף קטן כ' וז''ל, "והוא שיהיה שם וכו' – דכיון שהאיסור אינו אלא מדרבנן, ואיסור אמירה לא"י הוא ג"כ רק מדרבנן, והוי שבות דשבות, לא גזרו באופנים אלו".
ושם בסעיף קטן כ''ג וז''ל, "ויש אוסרין,  דס"ל דוקא במילה שרי הגמרא שבות דשבות [כגון להביא דרך חצר שאינה מעורבת האיזמל, ע"י אינו יהודי למול בו] משום דהיא עצמה דחיא שבת, אבל לא לצורך מצוה אחרת. ועיין בלבוש ובא"ר דהלכה כדעה ראשונה". וכן הוא הכלל בשו''ע, שכל מקום שהביא סתם ויש אומרים הלכה כמו סתם. 
ואם כן נקטינן להלכה שהותר שבות דשבות לצורך מצוה. ובשו''ע הנ''ל הוזכר האופן של שבות דשבות, דזה הוא על ידי אמירה לנכרי לעשות דבר האסור מדרבנן, כמו אמירה לנכרי לעלות על אילן להביא שופר הנמצא שם לצורך תקיעת מצוה. וכמו כן חזינן שמרן בשו''ע השווה את ההיתר של חולי קצת, עם ההיתר של לצורך הרבה, עם ההיתר לדבר מצוה, שכל אופנים אלו בכלל ההיתר של עשיית שבות דשבות על ידי נכרי.
וצורך הרבה ביאר במשנה ברורה ס''ק כ''ב בשם המגן אברהם ס''ק ז', שהוא רק במקום הפסד גדול, אבל בלאו הכי אין מקום להקל. והיינו שצורך מרובה הכוונה היא להפסד גדול. ברם הביא בשם האליה רבה שמפקפק בזה. וכתב בשער הציון, שלפי דבריו בהכרח הכוונה בשו''ע לצורך הרבה, היינו במקום שיש לו צער הגוף, ותואם למה שסיים בשו''ע בהלכה זו, "או להביא מים דרך חצר שלא עירבו לרחוץ בו המצטער". 
ומעתה יש לדון, האם בכלל הלכה זו, שהותר בשבת אמירה לנכרי שהיא שבות אחת בעצם האמירה שאסורה מדרבנן, לעשות שבות אחר שהוא איסור דרבנן עבור ישראל לצורך האופנים הנ''ל, נכלל נמי שיהי' מותר לומר לנכרי לעשות מלאכה שאסורה בשבת מן התורה, אלא שיעשה זאת בשינוי. היות שאם עושה אותה בשינוי שלא כדרכה, אזי היא אסורה רק מדרבנן ולא מהתורה, ועתה אומר היהודי לנכרי לעשות עבורו מלאכה זו בשינוי שלא כדרכה. נמצא איפה שיש לנו כאן עוד אופן וציור של שבות דשבות על ידי אמירה לנכרי, חדא עצם האמירה לנכרי, ושנית עצם המלאכה שנעשית בשינוי הרי היא אסורה רק מדברי סופרים, שזה הוא נמי בכלל איסור של שבות דרבנן[footnoteRef:9]. [9:  ושורש הנידון הוא, האם נימא דמלאכה בשינוי הוי שבות יותר חמור, כיון שעיקר המלאכה דאורייתא, ורק מחמת השינוי אין בה איסור תורה, ואפשר דבכה"ג לא התירו שבות דשבות במקום מצוה, וכעין מה שמצינו, דיש מהאחרונים דסוברים שאמירה לנכרי במלאכה שאינה צריכה לגופה, לא חשיבא שבות דשבות. ואף שהר"ן פרק חבית דף סא מדפי הרי"ף ד"ה ובמקום כתב, שמלאכה בשינוי קילא טפי משאר שבותין, הנה עיין חזו"א סי' נ"ו ס"ק ד' שהביא כמה ראיות שמלאכה בשינוי חמירא משאר שבותין, וגם כתב שהדבר תימא בסברא לומר כדברי הר''ן הנ''ל.] 

ולכאורה מפשטות לשון השו''ע, נראה שלא ס''ל להתיר בכל כה''ג, חדא והוא מה שנראה לדקדק בלשונו של השו''ע אשר כתב מפורש, "דבר שאינו מלאכה ואינו אסור לעשותו בשבת אלא משום שבות", הרי ברור מללו שהתיר רק דבר שאינו מלאכה, אלא שמ''מ אסרו חז''ל לעשות מעשה זה, ואלו במלאכה האסורה מהתורה שעשאה שלא כדרכה, הרי היא נחשבת מלאכה ממש אלא שאינה אסורה מהתורה מפני שעשאה הגברא בשינוי שלא כדרך עשיית המלאכה, ואינה בכלל מלאכת מחשבת, ומעשה זה אסרו חז''ל לעשותו בשבת. והיינו דלכאורה אם גם אופן של מלאכה האסורה מהתורה שעשאה בשינוי כלול בהיתר על ידי אמירה לנכרי, אזי הי' לו לכתוב בקיצור, "כל דבר האסור לעשותו בשבת משום שבות", ובזה הי' נכלל הכל מכל כל, גם שבות שנוצר מכח שינוי במעשה המלאכה. 
ושנית חזינן כן מכל דברי השו''ע שהביא ב' דוגמאות לאיסור דרבנן, ובשניהם אין מדובר בעשיית מלאכה אלא מעשה שאסרו חז''ל לעשותו בשבת, כמו לעלות על אילן שמא יתלוש, או להביא מים דרך חצר שלא עירבו בו עירוב חצרות, וכל דין עירוב חצרות הוא רק מדרבנן בלבד. וזה מלבד מה שסתם השו''ע ולא הזכיר להדיא כאן אופן זה של שבות דשבות מכח מעשה מלאכה בשינוי וכלאחר יד.
ברם לא כן חזינן בדבריו של המשנה ברורה בכמה מקומות, דנראה דס''ל להלכה שנאמר היתר של שבות דשבות באופן של אמירה לנכרי לעשות מלאכה בשינוי שלא כדרך המלאכה. ותחילה נביא מה שמבואר כן בדבריו בסימן ש''מ סק''ג בתוך דבריו שכתב וז''ל, "ואשה ששכחה ליטול הצפרנים מערב שבת, ואירע טבילתה בליל שבת, מסיק המגן אברהם שתאמר לעו"ג ליטול ביד, דהוי שבות דשבות במקום מצוה, ואם א"א ביד מותר על ידו אפילו בכלי". וכן הוא שם במגן אברהם בריש סימן ש''מ, וכמו כן נוקט בנקודת הכסף  להש''ך ביורה דעה סימן קצ''ח.
וכן כתב שם בהמשך ס''ק כ''ב, לאחר שהביא שם את כל האופנים שחייב בהם על כתיבה ומחיקה, ואת האופנים שפטור בהם אך אסור רק מדרבנן, ובתוכם כתב את האופן אשר עשה את המלאכה בשינוי כלאחר יד, הנה סיים דבריו בזה הלשון, "הנה הארכתי בכ"ז כדי לברר איזה דבר הוא דאורייתא, או שפטור ואסור מדרבנן. ונפקא מינה ע"י אינו יהודי במקום מצוה, דקי"ל בסי' ש"ז, דאיסור דאורייתא אין מתירין ע"י אינו יהודי אפי' במקום מצוה". והיינו גם מה שמבואר שם מאידך גיסא, שאם הי' זה איסור דרבנן אזי התירו לומר לאינו יהודי במקום מצוה, ואם כן זה נכלל בנפקא מינה הנ''ל, ופשוט. ומעתה הרי זה כולל את כל האופנים שכלל שם בדבריו, והיינו גם באופן דעביד המלאכה בשינוי כלאחר יד.
ולכאורה כן מבואר בדבריו בסימן שכ''ד ס''ק י''א ששם כתב וז''ל, "וכתב החיי אדם, דבשעת הדחק יש להתיר ע"י אינו יהודי, שהאינו יהודי יתן המים בשבת ויגבל ע"י שינוי הנ"ל". ובפשטות הכוונה שיאמר לאינו יהודי ליתן המים ולגבל על ידי שינוי. ומבואר שהתיר בשעת הדחק אמירה לגוי לעשות מלאכה האסורה מהתורה על ידי שינוי, שבזה נעשה הגיבול כאיסור דרבנן בלבד דמהני לומר לאינו יהודי לעשות זאת עבור היהודי. [ברם יש מקום לדחות דקדוק זה, דאין הכוונה על ידי אמירה של ישראל לנכרי בשבת לעשות את הנ''ל, אלא רק באופן שעושה זאת הנוכרי מדעת עצמו. אכן ראה בציון הבא שנמי נקט לשון זה שעל ידי עכו''ם מותר, ושם ביאר להדיא שהכוונה להיתר מדין שבות דשבות. אלא שצ''ב אם התם נחשב הדבר לצורך מצוה, דהתם מיירי להאכיל את הבהמות, או דהוי היתר אחר ואין ללמוד ממנו למקום מצוה].
וכמו כן מבואר נמי כדבריו הנ''ל, במה שכתב בשער הציון סימן תקפ''ו ס''ק ק''כ, דהנה שם כתב במשנה ברורה ס''ק פ''ד וז''ל, "והוא הדין שאין מביאין אותו מחוץ לתחום, ואין לילך חוץ לתחום כדי לשמוע קול שופר. והוא הדין כל איסור דרבנן, כגון נפל עליו גל אבנים, שאסור לטלטל האבנים כדי ליטלו. וכן אם צריך לתקן השופר בחתיכה וכדומה, דאסור על ידי עצמו אפילו בכלי שאין דרך האומנים לתקן בו, דלא הוי בזה רק משום שבות, גם כן אסור". ועל זה כתב בשער הציון, "אבל על ידי עכו"ם, מותר בזה לדעת המחבר דמתיר שבות דשבות במקום מצוה". הרי ברור מללו דס''ל למשנה ברורה דמותר לעשות שבות דשבות לצורך מצוה באופן שאומר לנכרי לתקן את השופר בשינוי, ודו''ק.
וכן מבואר להדיא בפרמ"ג סימן ש"ז אות ז', דלומר לנכרי למחוט נר ביד ולא בכלי, לסעודת שבת יש להתיר, והוא איסור תורה כלאחר יד, ומה שמסתפק הפרמ"ג באשל אברהם סוף סימן תרנ"ה, במי שאין לו אתרוג, אי שרי לומר לנכרי לתלוש בפיו העוקץ, יש לפרש דספיקו הוא, דאולי לא נקרא תולש כלאחר יד, וכמו שכתב בתבואות שור לדייק מדברי רש"י סוכה ל''ז ב', דבתלישה בפיו יש חיוב חטאת, ועיין בסימן של"ו בשעה"צ אות מ"ג. ברם עי' בשו''ע הרב סימן של''ו סט''ז שנקט דאם תולש בפה הוי רק איסור דרבנן.
וכן הוא להדיא בשו''ע הרב סימן ש''מ סעיף ב', ששם פסק את דברי המגן אברהם ונקודת הכסף שהבאנו לעיל, לענין אשה אשר שכחה ליטול הצפרנים מערב שבת, ובשבת הוא ליל טבילתה שהיא טבילת מצוה, אזי מותר לה לומר לנכרית ליטול לה את הצפרנים בידה של הנכרית או בפיה, דבזה הוי שבות דשבות[footnoteRef:10] דהותר לצורך מצוה. אשר חזינן הכא להדיא דגם שבות שהוא על ידי שינוי מעשה המלאכה שלא כדרכה, נמי הותר על ידי אמירה לנכרי, דבזה הוי בכלל היתר של שבות דשבות במקום מצוה. [10:  ואף דהתירו התם אף באופן שהנכרית תיטול ציפורניה בכלי, ובזה הרי לא הוי דרך שינוי וכלאחר יד, והטעם הוא משום דהוי מלאכה שאינה צריכה לגופה דפטור אבל אסור רק מדרבנן, וממלא הוי בכה''ג שבות דשבות. ומעתה נימא דמה שהתירו על ידי שינוי הוא רק בכה''ג שעצם המלאכה היא רק בגדר שבות ולא במלאכה דאורייתא. זה אינו, דזה נראה פשוט כמבואר בשו''ע הרב שם, שמה שהתירו לכתחילה על ידי שינוי ליטול ציפורניה ביד הוא לשיטות שס''ל שגוזז ונטילת הצפרנים שלא לצורך הצפרנים, הוי בכלל מלאכה הצריכה לגופה שחייב עליה בשבת מהתורה, ועל כן לא הוי בגדר שבות דשבות רק משום שעושה זאת בשינוי ביד או בפה. ומאידך גיסא, אלו שהתירו לעשות כן אף על ידי כלי שהוא כדרך המלאכה ולא בשינוי, זה הוא לדעות דס''ל שאין זה נחשב בגדר מלאכה הצריכה לגופה, היות ואינה צריכה לגוף הצפרנים אלא לצורך טבילה או ייפוי הגוף, ועל כן גוף המלאכה בגדר איסור שבות האסור רק מדרבנן, ועל ידי אמירה לנכרית הוי בכלל שבות דשבות שהתירו במקום וצורך מצוה, ודו''ק היטב בזה.
] 

ומעתה נראה בהכרח לומר, שאין לדקדק מה שדקדקנו לעיל מלשון השו''ע אשר כתב בלשון "כל דבר שאינו מלאכה ואינו אסור לעשותו בשבת אלא משום שבות", וכן הוא בלשון שו''ע הרב שם, וכן הוא בלשון הרמב''ם בפ''ו מהלכות שבת ה''ט, ושאלנו מדוע לכתוב שאינו מלאכה ולא די בזה שכתב שאינו אסור אלא משום שבות. ורצינו לומר בזה, שהוא בא לאפוקי מלאכה בשינוי שאף היא אסורה משום שבות ומ''מ היא מלאכה. ולהנ''ל שהוכחנו שהלכה אינה כן, אזי בהכרח לומר שמה שכתבו לשון אינו מלאכה, אין זה כדי להפקיע את האופן של מלאכה בשינוי, אלא כתבו כן משום שאלו ב' הדוגמאות שהביאו בהמשך ההלכה, והם הציורים שהובאו בגמרא במקור הדין, אך אפשר ללמוד מכך גם לאופן של מלאכה בשינוי שאף היא בכלל שבות דשבות וממלא גם אופן זה בכלל ההיתר.
ועי' בלשון הרמב''ם בהלכות שבת פכ"א ה"א, "נאמר בתורה תשבות, אפילו מדברים שאינן מלאכה חייב לשבות מהן, ודברים הרבה הן שאסרו חכמים משום שבות, מהן דברים אסורים מפני שהם דומין למלאכות, ומהן דברים אסורים גזירה שמא יבוא מהן איסור סקילה". וראה בהלכה הבאה שם שנתן דוגמא לזה. ועיין רמב"ן עה"ת אמור כג כד. אשר חזינן שבדרך כלל לרוב, איסורי שבות בשבת הוא בכה''ג שאינה מלאכה, ולא באופן שעשה מלאכה בשינוי, ועל כן נקטו בהלכה של היתר שבות דשבות על ידי אמירה לנכרי באופן של שבות הרגיל הקיים והשכיח יותר. שהרי אף אמירה לנכרי לעשות מלאכה של שבת הוי בגדר איסור שבות ומ''מ לא כללו הרמב''ם התם.
ונראה עוד להוסיף בזה, דאולי יש לומר, שנמשך אחר לשון הגמרא בעירובין ס''ז ב', "שבות שאין בו מעשה" שהוא המקור להלכה זו, וכפירוש הרי"ף שבת נ''ו א', שמעשה פירושו מלאכה. אשר חזינן שבמקור ההלכה של שבות דשבות בגמ' הנ''ל, מבואר הלשון באיסור שבות, שהוא שבות שאין בו מלאכה, ומשם העתיקו כל הנ''ל הלכה זו בנוסח הנ''ל ולא כתבו סתם איסור שבות בעלמא. וממלא אין זה מחייב כלל לומר שבאו לאפוקי שבות שהוא על ידי מלאכה שנעשתה בשינוי שלא כדרך עשיית המלאכה[footnoteRef:11]. [11:  אמנם דעת הגרי"ש אלישיב זצוק''ל, דיש להבחין בזה בין ב' סוגי שינוי, דבמקום שמחמת השינוי משתנית איכות המלאכה כגון בנטילת הצפרנים ביד, אי נמי בכתיבה ביד שמאל, בזה יש להקל על ידי נכרי כדין שבות דשבות, אך במקום שהשינוי הוא רק בצורת הפעולה, אך המלאכה עצמה נעשית בשלמות, וכגון אם הנוכרי ידליק את אור החשמל במרפקו או בגופו, בזה אין להקל לומר לנוכרי לעשות את המלאכה. וע''ע בזה בספר אשרי האיש או''ח חלק ב' עמוד פ''ח אות ו', שהוא ליקוט פסקי הלכות מהגרי''ש אלישיב זצוק''ל, ומה שציין שם בהערות לעי' בזה בנתיבות ההלכה גליון 2 עמ' 15, וכן ציין לעי' בספר הלכות שבת בשבת ח''ב עמ' תרט הערה 33. 

ועי''ש בספר הלכות שבת בשבתו מה שביאר בשם הגרי''ש אלישיב זצוק''ל בטעם הדבר שאין להקל בזה. וכתב עוד דמה שכן יש להקל הוא רק בשינוי במהות המלאכה כהא דתולש ביד או מבשל בחמה, משום שבכה''ג לעולם אין זה דרך המלאכה שהיתה במשכן. [ולא זכיתי להבין מה כוונתו תולש ביד, והרי אין זה כלל שינוי, ואולי כוונתו לתולש בפה]. ובספר שבת היום ח''ב בסוף הספר סימן ז' כתב בשם הגרי''ש כנ''ל והוסיף עוד, דרק כה''ג שכתב במשנה ברורה הנ''ל בנטילת הציפורנים ביד, או לחתוך השופר בכלי שאין דרך האומנים בכך, הוי בכלל שבות דשבות, שכל כה''ג הוי שינוי גם בתוצאה ולא רק בפעולה.

והגרש"ז אויערבאך זצ"ל דן בעיקר הנידון של אמירה לנכרי לעשות מלאכה בשינוי, בספר שמירת שבת כהלכתה פרק ל' הערה מ"ו, ונטה להקל. ובתיקונים ומילואים שם ציין לפמ"ג סי' תרנ"ה שנסתפק בזה, וסיים הגרשז"א זצ"ל דצ"ע. וע"ע בספר שולחן שלמה סי' רס"ו סוף ס"א שהגרשז"א זצ"ל מבאר את תמיהתו בזה, וצ"ע שלא הביא את דברי המג"א סי' ש"מ הנ"ל. ומה שציין לפר"ח בסי' תקפ"ו המובא בשעה"צ שם ס"ק ק"כ, הנה הפר"ח לא פקפק בדין שבות דשבות אלא מטעם אחר.

והנה נראה שאין הכוונה לומר, שבאופן זה הרי זו מלאכה דאורייתא, דלא הוי חשיב כלל בגדר שינוי וכלאחר יד. דכבר כתב האגלי טל בסוף הפתיחה, דאף במקום שאין שינוי באיכות הנפעל רק בצורת הפעולה, פטור בשבת, משום דלא הוי מלאכת מחשבת. אלא הכוונה שבאופן זה אין להקל ע"י נכרי מדין שבות דשבות, כיון שעיקר צורת המלאכה קיימת. וזה וכעין מה שמצאנו מהאחרונים בענין מלאכה שאינה צריכה לגופה, שאף דאסור רק מדרבנן, מ''מ לא דנים בזה כדין שבות לענין שבות דשבות על ידי אמירה לנכרי, והטעם בזה הוא, משום שבקל עלולה פעולתו להיחשב מלאכה על ידי חילוף קל בכוונתו. ויש בזה דעות חלוקות בפוסקים, וכבר הבאנו לעיל מדברי השו''ע הרב, והש''ך בנקודת הכסף, והמגן אברהם, שהתירו אף בזה מדין שבות דשבות. ועי' לעיל אות א' שהבאנו מהמשנה ברורה, לענין היתר שבות בבין השמשות, שס''ל שמלאכה שאינה צריכה לגופה אף שאסורה רק מדרבנן מ''מ אין זה בכלל ההיתר של שבות בבין השמשות. ומ''מ חזינן שלעניין שבות דשבות הקל בזה המשנה ברורה וכנ''ל, ועוד יבואר בזה להלן בפנים.

ונראה עוד שאין בכל הנ''ל סתירה לנידון שבו פתחנו את דברינו לעיל, שאנו דנים לענין יהודי שעושה מלאכה גמורה שאסורה מהתורה באופן של שינוי בפעולה, דבזה אינו עובר באיסור מהתורה אלא רק מדרבנן, ורוצים אנו בזה להתיר פעולה זו משום שבות דבין השמשות שהתירו חז''ל לעשות. ולא דמי לכל הפוסקים הנ''ל שדנו להחמיר בשינוי כזה רק בנידון של אמירה לנכרי, וכפי שביאר בספר הלכות שבת בשבתו שצוין לעיל. [ואגב ראוי לציין מה שידוע ומפורסם המעשה שהי' עם הגר''א קוטלר זצ''ל שלא הדליקו את אור החשמל בבית המדרש של הישיבה, והורה בפשיטות להתיר לקרוא לנכרי ולומר לו שידליק את האור על ידי מעשה שינוי,  והיינו דבזה הוי בגדר ההיתר של שבות דשבות המותר בשבת, ואכמ''ל בכל פרטי המעשה].

ומאידך גיסא, מה שכתבנו לעיל בפנים, לדון דלא הוי שינוי בהדלקת אור החשמל וכו' עפ''י דברי המהר''ח אור זרוע, אינו ענין לדברי האגלי טל הנ''ל, דאף לפי דבריו שמהני אף שינוי בפעולת האדם גם אם אין שינוי בנפעל ובתוצאה, מ''מ בנידון דידן הוי גריעא טפי, דהנה במניח קדירה על האש שחייב מדין בישול, התם מעשה ההנחה על האש לא הוי בכלל פעולת המלאכה, אלא רק הוי היכי תמצי והקדמה לפעולת המלאכה שהיא בעצם מה שנמצאת הקדירה על האש ובכך מתבשל התבשיל. וכן בפעולת האדם במתג החשמל, אין זה גוף הפעולה של המלאכה בייחס להבערה שיש בזה, וגם לא לכל איסור שיש בחיבור לזרם החשמל שיש בזה, היות והרמת המתג היא פעולה חיצונית בלבד, והיא בעצמה אין בה שום חשש של איסור, והוי כמו הרמת מתג במקום שאין כלל חשמל זורם בבית זה, אלא זה הוא מעשה מוקדם שמביא בהמשך לכל מה שנותר בעקבותיו, והרי הוא ממש כמניח את הקדירה על האש. ועי' לעיל בפנים שביארנו בזה קצת באופן אחר. נמצא שג' דרגות של מעשה שינוי איכא במלאכות שבת, ודו''ק היטב בכל זה.

ושו''ר גם בספר מלכים אומניך להגר''י זילברשטיין שלי' בפ''ו הערה י''ב שכתב לחלק כן, שרק לענין אמירה לנכרי אמרינן שבכדי שייחשב שבות דשבות כשעושה את המלאכה בשינוי, לא די שישנה בפעולה אלא צריך שהשינוי יהי' ניכר גם בנפעל, אבל לענין יהודי העושה מלאכה בשינוי שפטור מן התורה, מספיק שפעולת המלאכה תיעשה בשינוי, ואין צורך שהשינוי יתבטא גם בנפעל. ומבאר את הסברא שבחילוק זה, כי איסור האמירה לנכרי אינו שהנכרי לא יעשה מלאכה, שהרי אדרבה לנכרי אסור לשמור שבת, אלא האיסור הוא שהמלאכה לא תיעשה עבור יהודי בשבת, ולכן אם הנוכרי יעשה את המלאכה בשינוי שאינו מתבטא בנפעל, אזי ליהודי לא יהי' שום היכר שהמלאכה נעשתה בשינוי, ולכן צריך שהשינוי יתבטא גם בנפעל, כדי שליהודי יהי' היכר. מה שאין כן איסור המלאכה ליהודי מן התורה הוא עצם עשיית המלאכה, ועל כן בשביל זה די בשינוי בעשיית המלאכה בלבד, דבזה יש לו כבר היכר, שהרי הוא עושה את המלאכה, ואין צריך שינוי גם בנפעל. ואשר לפי זה נראה, שאכן יש מקום להשתמש בשינוי בפעולה גרידא לענין יהודי שעושה מלאכה בבין השמשות, ובזה להתיר פעולה זו מדין שבות שלא אסרו חז''ל בבין השמשות.

] 

ה.] אשר מעתה לפי כל זה, יש לנו ללמוד מסברא  בקל וחומר, להתיר בבין השמשות מעשה מלאכה שהוא אסור מדרבנן מכח זה שנעשה בשינוי וכלאחר יד. דהנה הדבר ידוע שיש חילוק בין הא דבעינן צורך מצוה להתיר שבות בבין השמשות, לבין הא דבעינן צורך מצוה להתיר שבות דשבות בשבת עצמה, לענין מה מוגדר בזה כצורך מצוה, ומה אינו בכלל צורך מצוה. 
דהנה כתב במשנה ברורה סימן שכ''ה ס''ק ס''ב, לענין היתר שבות דשבות במקום מצוה ביום שבת קודש וז''ל, "לצורך שבת  - כתבו האחרונים דמ"מ אין להקל אלא בשכר וכיו"ב מהדברים הצריכים בשבת שא"א להיות בלעדם אלא בדוחק קצת, אבל דברים שא"צ כ"כ כגון פירות וכיו"ב אין להקל, ואפילו אם הוא רוצה להתענג בהם לכבוד שבת, ולא יפה עושין המשלחין ע"י אינו יהודי מגדנות לאורח ולחתן חוץ לעירוב". ומקור הדברים הם משו''ע הרב כפי המצוין בציון הלכה שם.
אך לא כן הוא בענין ההיתר של שבות בבין השמשות, דהנה כתב הביאור הלכה בסימן שמ''ב סעיף א' בד''ה מותר בין השמשות וז''ל, "דע דלקמן סימן תט''ו ס''א בהג"ה, מוכח דדבר שהוא צורך שבת, אף שאפשר לו בלעדם, ורק שיתוסף לו עונג, חשיב צורך מצוה, וממילא מותר כאן בדבר שבות בין השמשות, דדין אחד הוא לענין עירוב לדבר מצוה עם ענייננו, וכמבואר במ"מ פרק כ"ד מהלכות שבת הלכה יו"ד, ועיין בב"ח והנלע"ד כתבתי". ויש להוסיף בזה נמי מה שלא מצאנו היתר של טרוד ונחפז לדבר, רק בהלכה זו של שבות בבין השמשות, אך לא מצאנו כן בהיתר של שבות דשבות ביום שבת קודש.
אשר לפי זה, דחזינן שההיתר של שבות בבין השמשות יותר קל מההיתר של שבות דשבות בשבת קודש לענין הנ''ל, נבוא ונאמר שיש היתר לעשות מלאכה שאסורה מהתורה בשינוי וכלאחר יד בבין השמשות מדין היתר של שבות, מכח קל וחומר וכל שכן ממה שמצאנו בדין ההיתר של שבות דשבות ביום שבת קודש דחמירא טפי וכנ''ל, והרי התם הדין הוא כפי שהבאנו לעיל, שהותר לעשות שבות דשבות מכח מעשה של שינוי וכלאחר יד במלאכה מן התורה ביום שבת קודש על ידי אמירה לנכרי.
אלא שעל זה יש מקום לבוא ולחלק בין הדברים, דהנה כל מה שהובא לעיל בענין ההיתר של שבות דשבות ביום שבת במקום מצוה וכו', דמהני מעשה מלאכה בשינוי לאשווי' דין שבות לאיצטרופי לשבות אחר להיות נידון כשבות דשבות, הנה כל זה הוא רק בכה''ג שרק הנוכרי הוא זה אשר עושה את מעשה המלאכה בשינוי, וכל מה שהיהודי עושה הוא רק את האמירה לנכרי שהיא איסור של שבות. ברם הא לא מצאנו עדיין שגם לישראל מותר לעשות מלאכה בשינוי מדין שבות במקום מצוה ביום שבת קודש, ואף לו יהי' בזה אופן של שבות דשבות. ועל כן מנין לן להתיר בכל שכן, בדין בין השמשות גם לישראל לעשות מלאכה האסורה בשבת על ידי מעשה של שינוי להיות בכלל ההיתר של שבות שהתירו חכמים בבין השמשות[footnoteRef:12]. [12:  והיינו כוונת הדברים היא, שאף שמצאנו שמהני מעשה של שינוי לאשווי' לאיסור כדין איסור של שבות גרידא, ומשמש שבות זה להיתר, מ''מ לא מצאנו שזה משמש היתר של שבות אצל ישראל בכל ענין של איסור בשבת קודש. ומעתה אין ללמוד כן גם לדינא דבין השמשות, שאף שהותר בו איסור של שבות, מ''מ דילמא רק שבות על ידי אמירה לנכרי שאין הישראל עושה כלל מעשה. ואף שהותר נמי על ידי ישראל בבין השמשות, מ''מ דלמא הוא דוקא היכא דהוי שבות בעצם המעשה כמו לעלות על אילן, ולא מכח מעשה של שינוי. 

ברם עי' בהערה הקודמת מה שהבאנו שיש שכתבו דיותר קל להתיר מעשה על ידי שינוי כאשר ישראל עושה את המעשה, מאשר אם נכרי עושה את מעשה השינוי, ומעתה נימא הכי נמי, שכל שכן וק''ו דאם מצאנו היתר בשבות דשבות על ידי שינוי בשבת אצל אמירה לנכרי, אם כן כל שכן הוא היכא שנעשה על ידי ישראל, ועל כן שפיר נימא להתיר שבות על ידי שינוי בבין השמשות על אף שהוא נעשה על ידי ישראל, ועי' בזה.] 

ו.] ואשר על כן נראה להביא שכן מצאנו היתר של שבות דשבות על ידי שינוי במקום מצוה בשבת קודש, גם כאשר ישראל הוא זה שעושה את המעשה בשינוי וכדלהלן, ואזי שוב ישוב הק''ו והכל שכן הנ''ל להתיר מעשה מלאכה בשינוי על ידי ישראל בבין השמשות במקום או צורך מצוה כפי פרטי דין ההיתר בשבות בבין השמשות.
ותחילה נפתח במה שכתב מרן המחבר בשו''ע או''ח סימן של''ו סעיף ט' וז''ל, "צינור המקלח מים מן הגג שעלו בו קשים ועשבים שסותמים ומעכבים קילוחו, ומימיו יוצאים ומתפשטים בגג ודולפים לבית, ממעכן ברגלו בצנעה, דכיון דמתקן על ידי שינוי הוא, שאינו עושה אלא ברגליו, במקום פסידא לא גזרו רבנן". וכן כתב בשו''ע הרב סימן של''ו סעיף ט''ו.
והנה באחרונים פליגי מה הוא ביאור בהיתר הנ''ל של פתיחת הצינור שנסתם. דעת הפרי מגדים שם במשבצות זהב ט' היא, שהנידון להיתר הוא משום דין שבות דשבות במקום הפסד, והוא משום דס''ל שאין בפתיחת הסתימה מעשה מלאכה האסור מהתורה, דאין כאן תיקון ומכה בפטיש, אלא רק נראה כמתקן בלבד, היות שאין העשבים נעשו כחלק מהצינור, וכן אין העשבים מחוברים לאדמה שאז הי' בזה גם משום תולש. ונמצא שבצירוף מעשה השינוי בפתיחת הסתימה על ידי רגלו ולא בידו או עם כלי, הוי שבות דשבות במקום הפסד, וזה הוא יסוד דין ההיתר שיש בהלכה זו.
ומאידך בביאור דברי המגן אברהם סימן ש''ז סק''ז, וכן בביאור דברי שו''ע הרב הנ''ל ובדבריו בסימן ש''ז סעיף י''ב, וסימן שכ''ח סעיף כ', נחלקו הדעות בזה, שיש שמבארים כהנ''ל מדברי הפרי מגדים דהוא משום היתר של שבות דשבות על ידי שינוי ועל ידי ישראל, ויש שביארו בזה שהוא מדין שבות אחד על ידי שינוי בישראל. והיינו שס''ל שיש בתיקון הצינור מעשה מלאכה האסור מהתורה, והוא תיקון כלי ממש, אלא שנעשה על ידי שינוי ברגליו, ובזה הוי שבות אחד שהותר על ידי ישראל במקום הפסד מרובה. ומקור הפלוגתא בזה הוא גם בהבנת דברי הר''ן על הרי''ף בשבת עמ' קסט. ולענ''ד הדברים יותר נוטים שההיתר הוא אף מדין שבות אחד בשינוי, ואכמ''ל בכל זה. 
ומדברי המשנה ברורה שם בסימן של''ו נראה דס''ל כדעת הפרי מגדים הנ''ל, שהרי ביאר בשו''ע שמיירי בעשבים תלושים ולא מחוברים, וציין בזה לדברי הפרי מגדים, ונראה מוכרח שרצונו לומר, שאין כאן מעשה מלאכה מהתורה בהאי מעשה, ועל כן בהכרח שלא היו מחוברים, ונמצא שבא להתיר משום שבות דשבות.
אשר מבואר מכל זה הוא, שכשם שמותר על ידי נכרי שבות דשבות במקום הפסד מרובה כפי שהבאנו לעיל משו''ע סימן ש''ז ה', הכי נמי מבואר מהנ''ל, שיש היתר אם נעשה על ידי ישראל שבות דשבות מכח מעשה שינוי במלאכה שאסורה מדרבנן בלבד, והוא במקום הפסד מרובה. ומ''מ גם למי שביאר התם בענין הצינור שנסתם, שהותר אף בשבות אחד מכח שינוי, נמי חזינן שמהני שינוי לאשווי' דין שבות להיתר על ידי ישראל. וביותר נראה, שלדעות אלו מוכרח הדבר בכל שכן, שאם מצאנו שס''ל שיש היתר בשבות אחד על ידי זה שעושה הישראל מעשה שינוי במלאכה של תורה, אם כן כל שכן הוא באם יעשה שינוי בדבר שאסור רק מדרבנן, דגם בזה יהא מותר מדין שבות דשבות במקום הפסד מרובה, ודו''ק היטב. 
ועי' נמי בביאור הלכה סימן שט''ז סעיף י''ב ד''ה לצוד, אשר נמי כתב שם לדון היתר שבות דשבות בתרי דרבנן על ידי ישראל במקם הפסד. דהתם דן בענין בעלי חיים שאין בהם איסור צידה דאורייתא, וכגון שחוזרים לכלובן בערב, שיהי' מותר להכניסם לכלוב אם כל כוונתו רק שלא יעשו הזיקות בבית, והטעם משום שצידה כזו אינה אלא מלאכה שאינה צריכה לגופה שאסור רק מדרבנן, וכיון שגם עיקר הצידה בבעלי חיים אלו היא מדרבנן, הוי תרי דרבנן, ואפשר דשרי במקום פסידא. [ואף שאין זה שבות שעל ידי שינוי, מ''מ חזינן שאמרינן שבות דשבות על ידי ישראל[footnoteRef:13], וכמו שהוכחנו לעיל מדבריו סימן של''ו במקום שינוי[footnoteRef:14]]. [13:  והיינו דיש באחרונים דס''ל שלא אמרינן כלל שבות דשבות על ידי ישראל, אף בתרי דרבנן שלא על ידי שינוי, עי' כן בשו''ת מהר''ם שיק או''ח סימן קכ''א ועוד. ואכן עי' בפרי מגדים סימן ש''ז סעיף ז', שכתב להסתפק בזה אם אמרינן היתר שבות דשבות על ידי ישראל. ולכאורה קשיא עלייהו מדברי המגן אברהם ועוד הנ''ל, שהתירו שבות דשבות על ידי שינוי שנעשה על ידי ישראל, והוא בדין צינור שנסתם הנ''ל. וצ''ל דס''ל דשאני שבות שעל ידי שינוי דבזה קיל טפי מהיכא דב' השבותים הם ב' איסורים דרבנן שנעשו כדרכם. ואשר לפי זה, אם חזינן בדברי המשנה ברורה דס''ל דאמרינן שבות דשבות בישראל בב' איסורים דרבנן, אם כן כל שכן הוא שיתיר באם אותו איסור האחד מדרבנן נעשה על ידי שינוי, ודו''ק.

והנה נראה עוד, שמבואר כן מדברי הפוסקים, מג"א, פרמ"ג, שו"ע הרב, ומשנ"ב ריש סימן שכ"ה, לענין איסור דרבנן של עשיית עקירה בלי הנחה, דכשעושהו בכרמלית נקרא שבות דשבות ושרי לצורך מצוה, באופן שאי אפשר בענין אחר. והפרמ"ג בא"א ו', ומ"ז א', מדגיש דאע"פ דהו"ל ע"י ישראל אפי הכי שרי. 

ויש להעיר  בזה על דברי הפרי מגדים הנ''ל, שהרי בסימן ש"ז הנ''ל, וכן בא"א סימן רס"ו אות ז', מסופק הפרי מגדים אם אמרינן בכלל היתר שבות דשבות על ידי ישראל, וכאן כ' בפשטות דשרי במקום מצוה. והכא כבר אין מקום ליישב כהנ''ל דמודה היכא דהוי שבות על ידי שינוי, דהרי הכא הוי נמי תרי איסורים דרבנן, גם עיקרה בלא הנחה, וגם כרמלית, ומ''מ כתב להתיר.

וכמו כן יש להעיר בסתירת דברי המשנה ברורה, דאע"פ שנתבאר מדבריו בסימן של"א, וסימן שכ"ה, וסימן שט''ז, דס"ל להיתר בשבות דשבות ע"י ישראל, וכמו שכתבנו להוכיח כן מדבריו שם. מכל מקום בסימן שמ"ט בביאור הלכה ס''ה סוף ד''ה ואפילו בכרמלית, מסתפק אם יש להתיר בפחות פחות מד"א בכרמלית לצורך מצוה, והיינו אף לפי האוסרים להעביר בפחות פחות מד''א, דמ''מ הוא רק איסור דרבנן. ולכאורה יסוד הספק שלו הוא, אי שרי שבות דשבות ע"י ישראל. והלא שיטתו הוא ששבות דשבות שרי אף ע"י ישראל, ומאי מספקא ליה טפי בנדון דפחות פחות מד"א בכרמלית.

שוב ראיתי בספר שונה הלכות להגר''ח קנייבסקי זצ''ל, בהערות על סימן שמ''ט הנ''ל בסוף הספר, אשר כתב לתמוה בדברי הביאור הלכה הנ''ל, שרוצה להתיר פחות מד''א בכרמלית משום שבות דשבות במקום מצוה, והביא שכן משמע  שהסכים לזה בחזון איש סימן ק''ט ס''ק י''ט, [לענ''ד יותר מבואר בסימן ק''ג ס''ק י''ט עי''ש, ואולי לזה כוונתו] ותמה בזה בשונה הלכות, דלא מצאנו היתר של שבות דשבות רק על ידי עכו''ם שהוא שבות דלית בי' מעשה ישראל, אך לא מצאנו היתר על ידי מעשה של ישראל. ואף שנשאר הביאור הלכה בצריך עיון, היינו דהוי מספקי לי' באם להתיר וכנ''ל, מ''מ צ''ע על עצם הספק. 

[ונראה כוונתו בזה, משום שהמקור בגמ' עירובין ס''ז ב' להתיר שבות דשבות הוא, דשאני שבות דלית בי' מעשה מהיכא דאיכא בי' מעשה, עי''ש ובפי' הרי''ף כפי שהבאנו לעיל בפנים. ומבואר להדיא דכל ההיתר בזה הוא רק משום דלית בי' מעשה מלאכה מצד הישראל אלא על ידי נכרי. ברם לענ''ד אינו מוכרח כלל, שהרי הבאנו מהרי''ף שביאר הלשון מעשה שהיינו מלאכה, וא''כ העיקר שאין בזה איסור מלאכה דאורייתא, ושבות דשבות על ידי ישראל נמי ליכא דבר מלאכה האסור מהתורה, אלא רק איסורים שגזרו חז''ל לעשותם, ועי'].

ולמה שנתבאר בדברינו צ''ע על הגר''ח קנייבסקי זצ''ל לאידך גיסא, דהרי הוכחנו מכמה מקומות בדברי המשנה ברורה שפשיטא לי' דאמרינן שבות דשבות על ידי ישראל, ואדרבא תמהנו לאידך גיסא, דמאי מספקא ליה הכא עד שנשאר בצ''ע. אשר נראה לומר בהכרח, שספקו של המשנה ברורה בביאור הלכה הוא לא כהנ''ל, אי אמרינן היתר שבות דשבות על ידי ישראל, וכמו שהבין בשונה הלכות, אלא לעולם פשיטא לי' דאמרינן שבות דשבות גם על ידי ישראל, אלא שהכא הוי ספק מיוחד בענין מעביר ד' אמות בפחות פחות דלא חשיב כלל שבות דשבות במקום מצוה, משום דחשיב כמעביר להדיא ד' אמות,  וממלא יש כאן רק שבות אחד, ודו''ק היטב בזה.
]  [14:  ויש להעיר עוד בזה, מדברי הביאור הלכה סימן של"ח בד"ה הואיל והכלי, כתב לענין למתוח החוט של עינבל בשבת [היינו פעמון שיש על הדלת להשמיע קול] דיש להתיר לצורך מצוה במקום שאין יכול להיכנס לביתו לישן, דאיסורו משום עובדא חול, ושרי לצורך מצוה, וכתב שם דטוב שיעשה ע"י שינוי, עיי"ש. ומשמע דאף ע"י שינוי, אין להתיר אלא בשבות של עובדא דחול ולא בשאר איסורי שבות, דהוא קיל טפי מכל שבות אחר. וכאורה זה סותר את מה שהוכחנו מדבריו דס''ל דמהני שבות דשבות לצורך מצוה, והוא אף בשבות גמור ולא רק עובדין דחול שקיל טפי, וצ''ע.] 

ואשר לפי זה נראה לומר, שכן יהי' מותר לעשות כן במקום וצורך מצוה. שהרי כבר דקדקנו לעיל שנראה מדברי השו''ע סימן ש''ז הנ''ל, שהוא משווה בין מקום חולי קצת, או צורך הרבה שזה הוא הפסד מרובה, או לצורך מצוה, ועל כולם כתב להתיר דין שבות דשבות על ידי נכרי. ואם מצאנו בדבריו על פי האחרונים הנ''ל, שנכלל בהיתר זה של שבות דשבות במקום הפסד מרובה, גם על ידי ישראל בשינוי, אם כן פשוט שכן הוא גם במקום מצוה. 
ובדברי השו''ע הרב סימן ש''ז, נראה יותר מכך, והיינו שחזינן התם דס''ל שעדיף טפי מקום מצוה ממקום הפסד ואף הפסד מרובה, שהרי שם הביא תחילה את ההיתר של מקום מצוה בלי שום דעת החולקת בזה, ורק אח''כ הביא שיש אומרים גם לצורך הפסד, וסיים שיש מקום להקל במקום הפסד מרובה. הרי ברור מלל שמקום מצוה עדיף טפי בדין שבות דשבות. ומעתה אם חזינן שלצורך הפסד מרובה התיר גם בשבות דשבות על ידי ישראל כשנעשה על ידי שינוי וכלאחר יד, אם כן כל שכן הוא גם במקום מצוה[footnoteRef:15] [footnoteRef:16]. [15:  ברם עי' בשו''ת אבני נזר או''ח סימן מ''ד, אשר נקט בפשיטות דאין להתיר במקום מצוה שבות דשבות על ידי ישראל, והקשה מאי שנא מצינור שעלו בו קשקשים דשרינן כלאחר יד על ידי ישראל במקום פסידא, ותירץ דפסידא מתיר טפי ממצווה, עי''ש. ותמוה לכאורה לפרש כן, דהלא אנן קיימא לן דבמקום מצוה יש להתיר שבות דשבות על ידי נכרי, אבל במקום פסידא מסתפק בזה המגן אברהם סימן ש''ז סק''ז, ואף שהכריע להיתר, מ''מ דן בזה התם בכל דבריו, ולא הי' לו פשיטא להיתר מכח מה שהוכרע בשו''ע להיתר במקום מצוה. וכמו כן דקדקנו בדברי שו''ע הרב הנ''ל שנמי ס''ל שמקום מצוה עדיף טפי להיתר. וכן הוא להדיא במגן אברהם בסוף סימן של''ט, דמצוה מתיר טפי מפסידא.
]  [16:  ברם יש להעיר בזה בדברי שו''ע הרב, שנראה שיש כמה סתירות בפסקיו בנידון זה של שבות דשבות על ידי ישראל לצורך מצוה. דהנה כבר הבאנו לעיל בהערות מה שכתב להתיר בסימן שכ''ה סעיף ד' מעשה של עקירה בלא הנחה במקום כרמלית במקום מצוה, והיינו משום דהוי שבות דשבות במקום מצוה, והוי מיירי על ידי ישראל. וכמו כן כתב להדיא בסימן ש''ג סעיף כ''ג בסוגריים, דהוצאה שלא כדרכה שרי בכרמלית במקום מצוה, והיינו משום דהוי שבות דשבות במקום מצוה, וזה על ידי ישראל. וכן כתב בסימן של''א סעיף ט, שמותר להוציא חלוק על אצבעו דרך כרמלית לצורך המילה, ובתהלה לדוד שם סקי''ב ביאר הטעם שהוא משום דהוי שבות דשבות במקום מצוה. ומכל זה מבואר דס''ל לשו''ע הרב שמותר לעשות שבות דשבות לצורך מצוה אף על ידי מעשה של ישראל. אך מאידך גיסא כתב מפורש בסימן ש''מ סעיף ב' בסוף ההלכה כתב "אבל העושה מעשה, אסור, אפילו הוא שבות דשבות במקום מצוה כמו שכתבתי בסימן של''א". וכנראה למה שכתב שם בסעיף ז' או סעיף ח', עי''ש היטב. וכן מבואר מדבריו בסימן שכ''ח דכל מה שמותר לצורך חולה שאין בו סכנה הוא רק באופן של מסייע במקום של היתר, ומשמע שרק משום שמסייע אין בו ממש ואינו עושה מעשה וכמו באמריה לנכרי שלא עושה הישראל מעשה, והוא כדבריו בסימן ש''מ הנ''ל. וזה נראה ממש כמו שנקט הגרח''ק בשונה הלכות שהובא לעיל, שלא מצאנו היתר היכא שעושה הישראל מעשה אף באופן של שבות דשבות במקום מצוה.] 

וכן נראה עוד להוכיח כן מדברי הגר''א. דהנה בביאור הגר"א יו"ד סימן רס"ו סוף אות י', כתב דהא דהתירו ללעוס כמון בשיניו כדי לשחקו וליתן על גבי תינוק לצורך מילה, כמבואר בשו''ע או''ח סימן של''א סעיף ז', הוא כמו שהתירו שבות ע"י עובד כוכבים. ועי' במשנה ברורה של''א ס''ק כ''ג כ''ד, שנראה מדבריו שהסכים לדין זה דהוי קודם מילה לצורך מצות מילה, ולא מיירי לאחר מילה משום פיקוח נפש. וצריך ביאור בהיתר זה על ידי ישראל, ומה הדמיון לשבות על ידי עובד כוכבים, והרי הכא רק שבות אחד ולא שבות דשבות.
וביאר בזה בשו"ת תורת רפאל סימן מ"א, דס"ל להגר''א, דכיון דהך טחינה הוי בצורת לעיסה, ולא הוי דק כמו קמח, לכן אינו חייב משום טוחן, דחיובא דטוחן הוי רק כשהוא שוחקן הדק כמו קמח, וכיון דעושה טחינה כזו בשיניו דהוא שינוי, הו"ל בגדר שבות דשבות, ושרי לצורך מצוה. והיינו כדברי המתירים שבות דשבות ע"י ישראל. והכא מבואר נמי שהוא גם אם הוי השבות השני משום שינוי. ולכאורה נראה מכך שגם המשנה ברורה ס''ל הכי, וכמו שהוכחנו לעיל מדבריו בסימן של''ו. וכן הוכחנו מדבריו סימן שט''ז  וסימן שכ''ה דס''ל דאמרינן שבות דשבות על ידי ישראל בתרי דרבנן בלא שינוי. 
וכן נראה מדברי המגן אברהם בפתיחה לסימן ש''מ, אשר שם כתב שם בתו''ד כאשר דן בענין הנ''ל באות הקודמת באשה ששכחה ליטול ציפורנים בערב שבת, וחל ליל טבילתה בליל שבת וכו', שאין להתיר שבות ממש לצורך מצות הטבילה, דרק שבות דשבות התירו לצורך מצוה ולא שבות אחד. ומיד מציין למה שפסק במקום אחר, שאין לטבול בשבת טבילת מצוה משום גזירה שמא יסחט שערות בשבת, ואף דהוי רק איסור שבות ולא איסור תורה, מ''מ אסור לטבול בשבת משום דהוי רק שבות אחד ולא שבות דשבות במקום מצוה. אשר מבואר מדבריו, דלו הי' בזה שבות דשבות הי' מותר לישראל או ישראלית לטבול טבילת מצוה בשבת, משום דהוי שבות דשבות לצורך מצוה, ואף שהכל נעשה על ידי ישראל. ואם כן לכאורה הוא הדין אם השבות הב' הוא מכח שינוי וכלאחר יד, ודו''ק היטב בזה.












 



